Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 29.01.2026 16:19:42

Der kategorische Indikativ

""‘/:,Ifffﬁaas “?
Sy
\

" w® LY , g
=

T
6.30 X

Uberlegungen zum Begriff des" Systemimperativs' in der Wirtschaftsethik
Auf den amerikanischen Schauspieler und Entertainer Groucho Marx geht folgender Witz zuriick: "Kennen Sie die drei diinnsten
Bucher der Weltliteratur? Antwort: 'lItalienische Heldensagen', 'Die Mysterien der englischen Kiiche' und '1000 Jahre deutscher
Humor™. Diese aus Sicht der genannten Nationen vielleicht nicht ganz so charmante Zusammenstellung kénnte, wenn man dem
deutschen Soziologen Niklas Luhmann glauben darf, durch einen vierten Band ergénzt werden: "Die Regeln der Wirtschaftsethik”.
Von diesen glaubte er némlich den Verdacht uffern zu missen, "dass sie zu der Sorte von Erscheinungen gehort[en] wie auch [...]
die englische Kiche, die in der Form eines Geheimnisses auftreten, weil sie geheim halten missen, dass sie gar nicht existieren"
(Luhmann 2008, 196). Hat er Recht? Handelt es sich bei den Konzeptionen der Wirtschaftsethik tatséchlich um Potemkinsche
Daorfer, die eine Oberflachenstruktur suggerieren, um die dahinter verborgene K onzeptionsl osigkeit oder, schlimmer gar, eine vitiose
Zirkularitdt in Ansatz und Fragestellung zu camouflieren?

Luhmanns Skepsis gegenliber der Wirtschaftsethik als Fach insgesamt mag auf der von vielen geteilten Vorstellung beruhen, dass es
sich bei dem entsprechenden Begriff im Grunde um eine Contradictio in adjecto handele: "Wirtschaft" und "Ethik" verhalten sich -
so das landléufige Urteil - gegensétzlich zueinander, sie stehen in einem widerspriichlichen Verhéltnis, denn sie gehdren auf den
ersten Blick, um esin Begriffen Luhmanns zu beschreiben, unterschiedlichen " Sozialen Systemen™ an. Systemen, die nicht nur
durch vollig unterschiedliche Gesetze bestimmt sind, vdllig unterschiedliche Funktionen haben und insofern auch inkompatible
Strukturen aufweisen, sondern sich, aufgrund ihrer semantischen Basis, sogar gegenseitig in Frage stellen missen. Diese
semantische Basis, gewissermalien der Systemcode, auf dem sémtliche kommunikativen Vorgange und Prozesse in diesen beiden
Systemen beruhen, ist, wie von Luhmann fir sémtliche sozialen Systeme diagnostiziert, ein binérer Code: Das System der
Wirtschaft basiert auf dem bindren Systemschliissel "haben/nicht-haben” oder, in der Sprache von Markt und Wettbewerb
formuliert: "erfolgreich/erfolglos’. Dem steht im System der Ethik der dieses gleichsam 'programmierende’ Code "gut/schlecht”
gegeniber, ein Code, den wir jedoch oftmals falschlich begrifflich retuschiert mit "moralisch/unmoralisch” wiedergeben. Wirtschaft
als gesellschaftliches System orientiert sich, muss sich orientieren am unternehmerischen Erfolg, an der Durchsetzung auf dem
Markt, am Gewinn; Ethik hingegen stellt Fragen nach verantwortlichem Handeln, nachhaltigem Umgang mit Ressourcen, gerechter

PDF generiert durch [ ] von www.ProfProjects.com | Seited/7 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=3626
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 29.01.2026 16:19:42

Verteilung der Glter.

Hier scheint es tatséchlich auf den ersten Blick einen uniiberwindlichen Gegensatz zu geben, basierend auf gegensétzlichen
Interessen; ein Gegensatz, der jedoch gleichsam die DNA der Wirtschaftsethik als Fach beschreibt. Denn diese Gegensétzlichkeit
bestimmt den wirtschaftsethischen Diskurs seit seinen Anfangen. Welche Funktion, welche Rolle kdnnen ethisch-moralische
Fragestellungen im Zusammenhang eines Wettbewerbs spielen, in dem sich Konkurrenten gegentiberstehen, die ale gewinnen
wollen? Wie kénnen moralische Regeln in einem System implementierbar sein, dass per se als Nullsummenspiel konzipiert zu sein
scheint, in dem der Erfolg des einen den Misserfolg des anderen bedeutet, und die Verwendung von Mitteln bzw. die Art der
verwendeten Mittel sich nur aus den vorgegebenen Zielen und der Notwendigkeit, diese zu erreichen, ergibt? Auf dieser Grundlage
bliebe der Wirtschaftsethik eigentlich nur die Rolle einer orientierungslosen Grenzgangerin: Sie pendelte zwischen zwei Systemen,
aus deren jeweiliger Perspektive sie einerseits bedauernswert naiv und im wahrsten Sinne des Wortes unproduktiv, wo nicht gar
hemmend, erschiene, andererseits als vor den angeblichen Gesetzen des Marktes kapitulierende Verréterin am eigenen Ideal zu
gelten habe.

Doch mdglicherweise rihrt diese Gegensétzlichkeit nur daher, dass die wirtschaftsethi sche Perspektive sich einseitig auf die Frage
nach der Funktion ethischer Fragestellungen in der Wirtschaft verengt - statt umgekehrt nach 6konomischen Strukturen in der Ethik
zu suchen bzw. diese zu fordern. Aus dieser Einsicht heraus wére weniger am Ethos der Wirtschaft zu feilen as vielmehr an der
Okonomie der Ethik, ausgehend von der Frage: "Ist unsere Ethik wirtschaftsgerecht” (Hohmann 2008, 2)? Diese Umkehrung der
Perspektive regelte die Rollenverteilung der am wirtschaftsethischen Diskurs beteiligten Instanzen, die Frage, wer hier Koch und
wer Kellner ist, anders und hétte Uberdies den Charme, ein gesamtgesellschaftlich wichtiges Problemfeld neu zu bestellen.

Denn die ethische Grundfrage nach dem richtigen und verantwortungsvollen Handeln in einer gegebenen Situation stellte sich
urspriinglich nicht nur vor dem Hintergrund angestammter Sitten oder allgemein akzeptierter Normen und Werte, die zu verletzen
als unschicklich galt. Die antiken griechischen Denker, die sich als erste in unserem Kulturkreis mit solchen Fragen beschéftigten,
stellten sich vielmehr die Aufgabe, bestehende gesellschaftliche Praxen auf ihre Tauglichkeit fir die personale wie auch
gesellschaftliche L ebensfiihrung al's ganze hin zu Uberprifen. Die eigentliche Leitfrage ethischer Diskussion war namlich die nach
dem "guten Leben" in seiner allgemeinsten Form. Wie und durch welche selbstgesetzten Ziele und ihre Umsetzung in meinem
Handeln erreiche ich eine Lebensfiihrung, die mit mir und meinem individuellen Lebensentwurf im Einklang steht und meine
personale Authentizitat wahrt? Und diese Frage lief3e sich nunmehr gewissermal3en am Probierstein der Wirtschaftstauglichkeit ganz
konkret diskutieren, statt sich im Nebel rein subjektiver Préferenzen aufzulésen. Denn die Erreichbarkeit der jeweiligen Ziele, die
Befriedigung der eigenen Interessen - grosso modo: der wirtschaftliche Erfolg - des Einzelnen bote ein unfehlbares Kriterium fir die
Entscheidung, ob ethische Forderungen tatséchlich Garanten oder eher Hindernisse fir ein in diesem Sinne "gutes Leben" wéren.
Jedenfalls scheint eine solche Auffassung von der Funktion ethischer Fragestellungen einen schliissigen und sich gleichsam selbst
legitimierenden Grundsatz aufzuweisen, denn "keine Ethik [kann] vom Einzelnen verlangen [7], dass er dauerhaft und systematisch
gegen seine Interessen handelt" (Hohmann 2008, 4).

In diesem Sinne hat sich vor allem Karl Hohmann in seinem Schaffen die Aufgabe gestellt, ethisch-moralische Grundsétze aus Sicht
der Okonomie zu beleuchten, was heifdt: sie fir den Dienst in der Arena des wirtschaftlichen Wettbewerbs kompatibel zu machen.
Der Markt, der Wettbewerb ist fur ihn nicht nur Schltissel fur die Bewertung ethischer Forderungen, sondern gleichsam der genuine
Ort ihrer Konstitution; der Wettbewerb als Medium und Katalysator ethischer Prinzipien:

Durch eine geeignete Rahmenordnung wird dafUr gesorgt, dass der Wettbewerb einen wesentlichen Beitrag zum Ziel der Ethik, der
"allgemeinen Glickseligkeit" Kants bzw., wie wir heute sagen wirden, zum gelingenden Leben aller Menschen, leistet. Damit erhalt
der Wettbewerb als Mittel zum "guten Leben" aler eine ethische Rechtfertigung: Er wird unter Bedingungen der Marktwirtschaft zu
einem nicht nur ékonomischen, sondern sittlichen Gebot [7]. (Hohmann 2008, 5)

In seiner Abschiedsvorlesung hat Lohmann dieses Credo, und damit sein wirtschaftsethisches Programm, noch einmal in nuce
dargelegt. Die Konzentration auf den eigenen Vorteil, das Gewinnstreben, die Hohmann nicht als anthropol ogische Konstanten,
sondern als " Systemimperativ" (ebd.) des wirtschaftlichen Wettbewerbs sieht, stehen einem Ethos der Gerechtigkeit und
Verantwortung nicht nur nicht entgegen, sondern fhren, bei entsprechender Gestaltung der Rahmenbedingungen - im Sinne der

PDF generiert durch [ ] von www.ProfProjects.com | Seite2/7 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=3626
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 29.01.2026 16:19:42

Argumentation Adam Smith' von der "unsichtbaren Hand" - zu einem optimalen Ergebnis fir die Gesamtheit aller Beteiligten. In
diesem Sinneist "Wettbewerb [?] solidarischer als Teilen; in der Marktwirtschaft dienen die Akteure ihren Mitmenschen aus
Eigeninteresse; Gewinnstreben ist sozialer als (Um-)Verteilen" (Hohmann 2008, 6). Die Frage jedoch, ob der Wettbewerb implizit
positive Eigenschaften wie "solidarisches' und "soziales' Verhalten generiert, "hangt von einer geeigneten Rahmenordnung ab, die
die eigeninteressierten Handlungen so kanalisiert, dass die guten Ergebnisse fur alle herauskommen" (Hohmann 2008, 7). Wenn also
nur die Spielregeln stimmen, ergibt die Summe der Egoismen die Wohlfahrt des Ganzen.

Diese Vorstellung eines impliziten Automatismusin der Wohlstandsgenerierung ist in seiner mephistophelischen Reziprozitét - das
"Bose" wollen, das "Gute" schaffen - bereits vielfach kritisiert worden. Wie steht es jedoch mit der Rolle und Funktion jener
"Systemimperative', die fir ein Funktionieren der verschiedenen gesellschaftlichen Teilbereiche verantwortlich sein soll? Hohmann
skizziert - im Sinne Luhmanns - unterschiedliche Funktionssysteme der Gesellschaft, die jeweils einer eigenen Logik, eigenen
Gesetzmaldigkeiten und Strukturprinzipien folgen, die sich nicht auf einander Ubertragen lassen, bzw. zu entsprechenden Stérungen
fuhren mussen, wenn siein ihrer Ordnungsfunktion einem jeweils anderen System appliziert wirden:

Wir leben in gesellschaftlichen Funktionssystemen mit eigener Logik und eigenen Gesetzméldigkeiten, so in der Politik, in der
Wirtschaft, im Recht und in der Wissenschaft. Das Handeln folgt den Systemimperativen und muss ihnen folgen. Ein Eintritt
anderer, z. B. "genuin moralischer", Imperative z. B. in der Rechtsprechung, in der Wissenschaft oder in der Wirtschaft ist nur um
den Preis schwerer Funktionsstérungen maoglich. (Hohmann 2008, 7)

Es stellt sich jedoch die Frage, worin genau diese "Imperative" bestehen bzw. was das spezifisch "Imperativische" an ihnen sein soll.
Die Vorstellung "genuin moralischer" Imperative mag daim Hinblick auf traditionelle ethische Ansétze noch leicht fallen, man
denke nur an das vielleicht prominenteste Beispiel vom "Kategorischen Imperativ' Kants. Aber welchen Systemimperativen folgen
die "Wissenschaft", die "Poalitik", die "Rechtsprechung"? Wer oder was fordert da, befiehlt dawas? Um unsere Fragestellung zu
prézisieren: Lésst sich eine Fraktionierung in gesellschaftliche Subsysteme mit unterschiedlichen Strukturmerkmalen - aber
einheitlich "systemischem" Charakter - auch fir den Bereich der Ethik konstatieren und welchen Sinn macht es, ein Spezifikum
ethischer Reflexion, das Moment des Sollens, des fordernden Anspruchs an das Handeln des Menschen, auf andere gesell schaftliche
Praxiszusammenhange zu Ubertragen - sofern es sich nicht um spezifisch ethische Probleme in diesen gesellschaftlichen
Praxiszusammenhangen handeln soll. Ist also, kurz gesagt, Ethik tatséchlich ein gesellschaftliches System unter anderen und |auft
Gefahr, diese bel Systemiiberschreitung zu kontaminieren?

Aus der richtigen - wenn auch banalen - Einsicht, dass "die Ideen Gott, Freiheit und Unsterblichkeit in der Physik nichts zu suchen
haben, weil es sich, den Grundgedanken Kants modern ausgedriickt, um zwei unterschiedliche Diskurse handelt”, folgt jedenfalls
nicht automatisch, dass "Werte, Pflicht und Sollen in der Okonomik nicht vorkommen diirfen” (Hohmann 2001, 207). Es sei denn,
man fasste diese Begriffe als rein systemimmanente Regulationsprinzipien eines " Systems 'Ethik™ auf. Gesellschaftliche Systeme im
Sinne Luhmanns, an den sich Lohmann hier anlehnt, haben jedoch gar keine Akteure oder irgendwie handelnde Instanzen "im
Inneren”, der kommunikative Prozess, das - in diesem Sinne - Handeln findet nur durch und zwischen den Systemen selbst statt.
Ethik, wenn man sie als Reflexion beziiglich des Handelns von Personen oder Gruppen von Personen versteht, kann also gar kein
eigenes gesellschaftliches System im oben skizzierten Sinne sein. Denn ihre Imperative oder Apelle fielen buchstéblich ins Leere: Es
fehlten schlicht die Instanzen, an die sie sich richten kénnten. Ethik als - solchermal3en aufgefasstes - "System” wére ein
Glasperlenspiel, das sich, ganzlich ohne Funktion, nur um sich selbst dreht. Ihr Prinzip wére gewissermalien nicht einmal ein
"I'art-pour-1'art", sondern lediglich ein "devoir-pour-rien".

Abgesehen von der Frage nach dem - im Luhmannschen Sinne - Systemcharakter der Ethik, misste der notwendige Verzicht auf den
Austausch systemspezifischer Imperative oder sonstiger Strukturprinzipien jedoch auch fiir den Bereich der Okonomie gelten. In
diesem Sinne hétten die Begriffe "Gewinn", "Markt", "Bilanz" nunmehr umgekehrt auch in der Physik, der Medizin, der Politik
"nichts zu suchen". Ein Blick in die gesellschaftliche Praxis lasst die Frage aufkommen, ob die von Lohmann diagnostizierten
"schweren Funktionsstérungen™, die in unserem Gesundheitssystem etwa, aber auch im Bereich der Justiz - um von der Politik ganz
zu schweigen - jaganz sinnfallig zu beobachten sind, mdglicherweise ebenfalls Konsequenzen einer solch riskanten
Systemilberschreitung sind. Kranken die genannten Systeme am Ende ebenfalls an einem "Eintritt anderer”, nunmehr genuin
Okonomischer Imperative in ihre jeweiligen Strukturen und Prozesse? Dass der "Wettbewerb" beispielsweise innerhalb des

PDF generiert durch [ ] von www.ProfProjects.com | Seite3/7 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=3626
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 29.01.2026 16:19:42

Wissenschaftssystems Skandale generiert hat, wie die Falschung von Forschungsergebnissen zum Zwecke eines - 6konomischen -
Erfolgs auf dem Wissenschaftsmarkt, |&sst sich jedenfalls nicht den - falls vorhanden - Systemimperativen des wissenschaftsinternen
Diskurses ankreiden. Solche Félschungen, wie sie leider haufig in letzter Zeit aufgedeckt wurden, bedeuten keineswegs eine
Verletzung wissenschaftlicher Prinzipien: Sie setzen nicht physikalische, biol ogische oder medizinische Standards auf3er Kraft,
sondern rechtliche bzw. ethische. Uber den wissenschaftlichen Wert einer Forschung bzw. ihrer Ergebnisse entscheidet |etztlich der
Diskurs. Der diskursive Prozess, in dem mit Argumenten Uber das Einhalten wissenschaftlicher Standards, Uber "richtig" und
"falsch" von Hypothesen, Interpretationen von Ergebnissen und Theorien gestritten wird - dieser Prozessist der " Gerichtshof"”, in
dem das Urteil Uber "wissenschaftlich" oder "unwissenschaftlich" gesprochen wird. Das Félschen von Forschungsergebnissen gehort
vor den eigentlichen Gerichtshof der Justiz.

In diesem Sinne miisste man die Frage stellen, ob die Begriffe "Werte", "Pflicht", "Sollen" nicht doch, anders als Hohmann fordert,
in der Okonomie und auch der Wissenschaft, der Politik, in alen Lebensbereichen des Menschen "vorkommen diirfen” (ebd.), ja
mussen. Es bleibt jedenfalls zweifelhaft, ob Schéaden innerhalb der einzelnen Systeme, wie die oben skizzierten im Bereich der
Wissenschaft, nun auf das implizite Verdréangen der eigenen oder moglicherweise das Befolgen fremder Systemimperative zurtick zu
fuhren sind.

Noch dréngender stellt sich nunmehr jedoch die Frage nach dem Charakter jener Imperative selbst. Ein Befehl, eine Forderung und
ein mit diesen verbundener Anspruch an das Handeln einer Person stellt sich jedenfalls nur da - kann sich nur da stellen -, wo jener
Anspruch nicht implizit im eigenen Interesse der Person liegt. Der Sinn eines Imperativs besteht ja geradezu in der Macht, den
Menschen da zwingen zu kénnen bzw. zu miissen, wo er aus eigenem Antrieb zu einem anderen Handeln gefunden hétte. In dem,
was Hohmann "das Standardmodell der Ethik" (Hohmann 2008, 2) genannt hat, findet sich in diesem Zusammenhang der Begriff
der "Pflicht". So begriindet etwa Kant am Beginn seiner "Metaphysik der Sitten" den imperativischen Charakter der
Vernunftforderung nach Moralitét:

Der Pflichtbegriff ist an sich schon der Begriff von einer N6tigung (Zwang) der freien Willkir durchs Gesetz [7]. Der moralische
Imperativ verkiindigt, durch seinen kategorischen Anspruch (das unbedingte Sollen) diesen Zwang, [7] der [?7] auf Menschen [7]
geht, die dazu unheilig genug sind, dass sie wohl Lust anwandeln kann, das moralische Gesetz, ob sie gleich dessen Ansehen selbst
anerkennen, doch zu Ubertreten und, selbst wenn sie es befolgen, es dennoch ungern (mit Widerstand ihrer Neigung) zu tun, als
worin der Zwang eigentlich besteht. (Kant [1797] 1982, V111, 508)

Esist jene "Neigung"”, das Gesetz Ubertreten zu wollen, an die sich jener Zwang wendet bzw. die ihn qua Autoritét dieses Gesetzes
notwendig macht. Hohmann selbst bestétigt diesen Zusammenhang implizit, wenn er "moralische Imperative" zur Verantwortung
zieht flr ein systematisches Scheitern in 6konomischen Bereichen. Das I nteresse des Menschen - dasjenige, was Kant die "Neigung
nennt - liegt eben darin, seinen wirtschaftlichen Vorteil zu suchen, nicht ein abstrakt scheinendes moralisches Gesetz zu erfiillen.
Aber eben dieser Umstand macht es doch schlicht widersinnig, jenem Eigeninteresse, jener Orientierung am eigenen Vorteil nun
selbst einen imperativischen Charakter zu unterstellen. Das Eigeninteresse muss zum Eigeninteresse gezwungen werden? Ein
Imperativ gebietet der einzelnen Person ein Maximum ihrer Ziele erreichen zu sollen?

Hohmann unterstreicht in diesem Zusammenhang die sich aus dem 6konomischen Wettbewerb ergebenden Zwéange seitens der
Marktteilnehmer. Wer in der Arena des marktwirtschaftlichen Wettbewerbs nicht untergehen will, wer seine Interessen - gegen
digjenigen seiner Konkurrenten - vertreten, seine Ziele durchsetzen, den eigenen Gewinn vergrofRern will, ist gezwungen, sich den
Gesetzen dieses Wetthewerbs anzupassen. Versuche ich mich beispielsweise fair zu verhalten, moralischen Anspriichen zu gentigen
und mein Marktverhalten nicht ausschlief3lich am wirtschaftlichen Gewinn auszurichten bzw. nicht in jedem Moment
Ubervorteilungen durch andere zu vermeiden, laufe ich Gefahr unterzugehen und vom Markt verdrangt zu werden. Hier jedoch liegt
genau die entscheidende Differenz zu einem "Imperativ" im oben diskutierten Sinne.

Wie Hohmann selbst festhalt, "kann sich auch ein noch so human gesinnter Unternehmer im Wettbewerb nicht anders verhalten, als
innerhalb der Regeln nachhaltig seinen wirtschaftlichen Vorteil zu suchen; tut er das nicht, wird er von den weniger humanen
Konkurrenten tibernommen” (Hohmann 2008, 5, Herv. d. A.). Dies als Imperativ zu bezeichnen stellt eine Begriffsverwechsiung
dar: Der Zwang besteht in diesem Zusammenhang in der Unmoglichkeit, das Marktgesetz des 6konomischen Wettbewerbs zu

PDF generiert durch [ ] von www.ProfProjects.com | Seited/7 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=3626
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 29.01.2026 16:19:42

hintergehen. Den Begriffen "Zwang" und "Gesetz" begegnet man auch hier, jedoch keinem Befehl irgendeiner Instanz, dieses Gesetz
- gegen die eigene Neigung - einzuhalten. Es handelt sich schlicht um einen "Funktionsimperativ" (ebd.), wie Hohmann selbst
einraumt, der al's solcher jedoch nur das Spezifikum des Gesetzlichen selbst, den Gesetzescharakter der Marktgesetze zum Ausdruck
bringt. Aus einem "unbedingten Sollen" im ethischen Zusammenhang ist hier ein "unbedingtes Missen" im 6konomischen Denken
geworden.

Damit wurde jedoch die semantische Ebene eines Imperativs verlassen. Das Spezifikum des Zwangs, dem Gesetzescharakter des
Wettbewerbs qua Eigeninteresse Folge zu leisten, charakterisiert dieses "unbedingte Miissen" eher a's einen kategorischen Indikativ:
An Stelle eines "du sollst dem Marktgesetz entsprechend handeln" tritt ein "du handelst, deinem eigenem Antrieb folgend, dem
Marktgesetz entsprechend” bzw. "du kannst nicht anders als dem Marktgesetz folgend zu handeln". Auch wenn Hohmann an vielen
Stellen eine "pessimistische Anthropologie' (Hohmann 2008, 5) als systematischen Ansatzpunkt ausgeschlossen hat, deutet sich
dieser Uber den Umweg des spezifischen Gesetzescharakters im 6konomisch rationalen Handeln doch wieder an. Wobei es hier nicht
um einen guten oder schlechten Willen der Akteure geht, sondern schlicht um das rationale Gesetz des Handelns durch den homo
okonomicus. Der Mensch ist als Wetthewerbsteilnehmer ebenso den Gesetzen der Okonomie unterworfen wie er als Naturwesen -
im Sinne Kants - den Naturgesetzen unterworfen ist. Die "Neigung", ein Gesetz missachten und es brechen zu wollen, hat gegen das
Gesetz des Wettbewerbs ebenso wenig eine Chance wie gegen die Gravitationsgesetze beispielsweise: Im einen Fall wiirde man
einen 6konomischen Schaden riskieren, im anderen handelte man sich eine Menge Beulen ein.

Durch den Begriff des"Imperativs' scheint in diesem Zusammenhang somit eine Forderung an das menschliche Handeln suggeriert,
wo lediglich eine Indikation der inneren Gesetzmaliigkeit des menschlichen Handelns ausgesprochen wurde. Ob man diese
Gesetzméafdigkeit nun mehr als anthropol ogisch, psychologisch oder einfach zweckrational definieren will, bleibt fur die hier
ertrterte Begriffslage gleichgultig. Entscheidend ist, dass es sich um eine Funktionskonstante handelt, die jeder Spieler kennen und
befolgen muss, der sich auf den Markt begibt und nach den Regeln des Wetthewerbs gewinnen will.

Diesjedoch erfiillt nicht das Anforderungsprofil einer spezifisch ethischen Fragestellung. Grundbedingung und V oraussetzung fur
ethische Reflexionen ist ja die Méglichkeit des Menschen, seinem Handeln je eigene Grundmotivationen, Zielvorstellungen und
Handlungsparameter zubilligen zu kénnen. Eine Verantwortlichkeit kann dem Menschen ohne diese so skizzierte Freiheit nicht
zugewiesen werden. Diese Freiheit - im Sinne eines "Nicht-Missens” - ist das Medium, in dem sich ein "Sollen" Gberhaupt erst
konstituieren kann.

Digjenigen Strukturmomente, die Hohmann " Systemimperative” nennt, erfillen also - im Sinne Kants - lediglich Kriterien des
Hypothetischen. Es sind "Ratschlage der Klugheit" (Kant [1785] 1982, VI, 43f.), sie zwingen den Menschen bestimmte Mittel
anzuwenden, Regeln zu befolgen, Bedingungen einzuhalten, um die Erreichung der eigenen Ziele nicht zu gefahrden. In unserem
Zusammenhang hief3e das: "Wenn du auf dem Markt bestehen und wirtschaftlichen Erfolg haben willst, dann miissen deine
Aktionen entsprechende Prinzipien der Gewinnmaximierung, Risikominimierung etc. einhalten.” Sich anders zu verhalten, Fairness,
Gerechtigkeit und Verantwortung al's oberste Prinzipien gelten zu lassen hiefe also, sich - zumindest unter Umsténden - "unklug" zu
verhalten. Doch dieses Kriterium gilt natdrlich nur im Rahmen der jeweiligen - "hypothetischen™ - Zwecksetzung. Was jedoch ist
hiermit fUr eine Frage nach ethischen Prinzipien im Zusammenhang der Wirtschaft gewonnen?

Hohmann selbst versucht, die Stéranfélligkeit der sog. Systemimperative durch solche einer - in diesem Sinne - "unklugen" Moral
dadurch zu korrigieren, dass er zwischen einem internen und externen Geltungsmodus moralischer Gesetze unterscheidet. Solange
die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen nicht oder noch nicht eine gewisse Verhaltensstabilitét und das Einhalten ethischer
Mindeststandards garantieren kénnen, bleiben moralische Imperative auf die Gesinnung, das Gewissen, die innere Uberzeugung des
Einzelnen beschrankt (intern). Erst wenn solche Rahmenbedingungen das Eigeninteresse, wie eingangs skizziert, zu "kanalisieren”

in der Lage sind, gelten die entsprechenden moralischen Imperative auch extern, "fir das Handeln jedes Einzelnen", oder anders
gesagt: "Erst mit einer sanktionsbewehrten sozialen Ordnung sind die V oraussetzungen gegeben, dass Moral, die bislang 'nur’ fir die
Gesinnung verbindlich war, auch fur das Handeln der Einzelnen verbindlich werden kann" (Hohmann 2008, 12, Herv. d. A.).
Ethisch orientiertes Handeln soll also da erst verpflichtend sein, wo die Rahmenbedingungen mdgliche V erluste kompensieren:

Mora muss sich auszahlen kénnen.

PDF generiert durch [ ] von www.ProfProjects.com | Seite5/7 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=3626
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 29.01.2026 16:19:42

Abgesehen von der Frage, warum solche Rahmenbedingungen Uberhaupt geschaffen werden sollten, wenn ihre Notwendigkeit nur
darin bestiinde, Prinzipien eines moralischen Handelns implementieren zu kénnen, die im anderen Falle Uberfllissig wéren, verlagert
diese Sichtweise das Wesen des Moralischen einseitig auf seine Implementierbarkeit. Fir Hohmann scheinen nicht die Motive, die
jeweiligen Impulse oder Antriebsfedern und schliefdlich auch nicht die konkreten Grundsétze einer Moral entscheidend fir ihre
Geltung zu sein, sondern einzig ihre Kompatibilitét mit den Wettbewerbsbedingungen der modernen Gesellschaft. Entscheidend ist
also die Umsetzbarkeit ethisch-moralischer Prinzipien, nicht ihr inhaltlicher Anspruch:

Positiv gesagt, geht es bei diesem Modell von Ethik primér um eine Theorie der Stabilitétsbedingungen von Moral in der modernen
Gesellschaft. Es geht um die Frage, ob bzw. wie lange Moral - mag sie kommen, woher sie will, und mag sie einen Inhalt haben,
welchen sie will - unter den systemischen Bedingungen moderner Gesellschaften, hier unter den Bedingungen des Wettbewerbs [ 7]
im Alltag nachhaltig praktiziert werden kann. (Hohmann 2008, 14)

Die ethische Grundfrage, wie wir sie eingangs erdrtert haben, war digjenige nach dem "guten Leben”. Dazu jedoch sind Fragen nach
dem Wohin und Wozu der modernen Gesellschaft unerlasslich. Das von Hohmann skizzierte Modell scheint jedoch das Weiter-so in
den Vordergrund zu stellen und nach sozialen " Schmiermitteln” zu fahnden, die das - nunmehr nicht in Frage zu stellende Prinzip
des wirtschaftlichen Wettbewerbs am Laufen halten sollen. Doch Rolle und Funktion ethischer Reflexion war niemals, aus
moralischer Hybris lediglich Sand ins Getriebe zu streuen. Vielmehr geht es darum, ein uniiberhdrbares Stottern des Motors auf
maogliche Systemdefizite hin zu untersuchen bzw. einer eventuellen Orientierungslosigkeit des Fahrzeugs einen Kompass und einem
System auf Autopilot wieder eine verlassliche und stabile Steuerung anzubieten.

Ethische Fragestellungen - und genau das macht sie aus systemischer Perspektive quasi funktionslos - richten sich nicht an
gesellschaftliche Teilbereiche, nicht an soziale Systeme, sondern an soziale Akteure. Sie reflektieren nicht die Strukturen und das
Funktionieren von Institutionen oder allgemein gesellschaftlichen Handlungszusammenhangen, sondern Motive, Ziel setzungen und
deren Umsetzung im konkreten Handeln von Personen. Aus ethischer Sicht sind "Wirtschaft", "Politik", "Wissenschaft" oder
"Justiz" keine blof3en Schaupl&tze menschlicher Interaktionen, keine blofRen Ereignisse oder Prozessketten interpersonaler Aktionen,
die einem bestimmten Muster folgend "passieren”, sondern Gestaltungsraume menschlichen Handelns, das immer und zu jedem
Zeitpunkt reflektiert werden kann und muss. Insofern mégen die genannten gesellschaftlichen Systeme bestimmten Strukturen und,
durch sie bedingt, Systemimperativen (im Sinne von Strukturkonstanten) unterliegen - der Mensch selbst in seinem konkreten
situativen Kontext bleibt jedoch stets verantwortlich fir sein Handeln und muss sich Fragen nach dessen Wert stellen: Die
Gesellschaft in ihren einzelnen Subsystemen unterliegt Gesetzen, fur das menschliche Handeln hingegen gelten Gebote.

Insofern bleiben Imperative auch nur an das einzelne Individuum adressiert - dies jedoch in jedem gesellschaftlichen
Zusammenhang, mag der qua seiner Eigengesetze funktionieren wie er will. Die Begriffe "Werte", "Pflicht”, "Sollen" verlieren also
ihren Geltungsanspruch nicht, wenn sie das " System” der Ethik verlassen, sondern fordern, quaihrer "zwingenden" Autoritét im
Sinne Kants, das menschliche Handeln in jedem beliebigen Aktionszusammenhang auf, sich mit ihrem Anspruch
auseinanderzusetzen. Das genau macht sie zu Ausdrucksmomenten eines Imperativs in seiner regulativen Funktion fir das Handeln
des Menschen. Dies wiirde auch fiir entsprechende Regulative seitens der Wirtschaftsethik gelten - man muss sie nur al's solche
formulieren. Ob Zusammenstellungen solcher Reflexionen nun "diinne Blicher" im Sinne Luhmanns bleiben, liegt also ganz bei
ihnen selbst.

Literatur

Hohmann, Karl 2001: Wirtschaftsethik: Wo bleibt die Philosophie?, in: Koslowski, Peter: Wirtschaftsethik - Wo ist die
Philosophie?, Heidelberg, S. 207-226

PDF generiert durch [ ] von www.ProfProjects.com | Seite6/7 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=3626
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 29.01.2026 16:19:42

Hohmann, Karl 2008: Was bringt die Wirtschaftsethik fur die Ethik?, in: Wittenberg-Zentrum fur Globale Ethik (Hg.)
Diskussionspapier 2008-4

Kant, Immanuel [1785] 1982, VII: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Werkausgabe (Weischedel) Bd. V11, Frankfurt/M.
Kant, Immanuel [1797] 1982, VIII: Metaphysik der Sitten, Werkausgabe (Weischedel) Bd. VI, Frankfurt/M.

Luhmann, Niklas 2008: Die Moral der Gesellschaft, Frankfurt/M.

Der Autor

PD Dr. Martin Asiain

Martin Asiain arbeitet als Privatdozent am Institut fir Philosophie der Universitét Bonn sowie als Dozent fur Ethik und

sozial philosophische Aspekte der Sozialen Arbeit, interkulturelle Kommunikation und Medienethik an der DIPLOMA-Hochschule,
letzteres im Bereich des virtuellen Studiumsin Form der Online-Lehre. Seine Schwerpunkte sind, neben wirtschaftsethischen,
rechts- und sozial philosophischen Themen, Fragestellungen im Bereich der Kulturphilosophie und der philosophischen
Anthropologie. Daneben arbeitet er als zertifizierter Mediator hauptsachlich im Bereich der Wirtschaftsmediation. Zu
Forschungszwecken auf dem Gebiet indigener Kultur und Philosophie hielt er sich zwei Jahre in Argentinien auf und Iehrte dort
auch in seiner zweiten Muttersprache Spanisch. Davor war er wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fir Philosophie der
Universitét Bonn und Habilitationsstipendiat der DFG. Wéahrend und nach seinem Studium der Philosophie, Musikwissenschaft und
Germanistik in Bonn arbeitete er als Journalist fur verschiedene Medien, sowohl im Print- wie auch im Horfunkbereich. Daneben
begleitete ihn ebenso ein ausgepragtes kiinstlerisches Engagement al's Pianist und kiinstlerischer Sprecher vor allem beim WDR und
anderen ARD-Anstalten und bei verschiedenen Horbuchproduktionen. Martin Asiain ist verheiratet und lebt in Kénigswinter am
Rhein.

PDF generiert durch [ Universal Post Manager ] von www.ProfProjects.com | Seite7/7 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=3626
http://www.profprojects.com/?page=upm

