Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 28.01.2026 17:37:53

Moralische Evolution der "Solidaritéat 3.0" ? Ein metaphysischer Versuch

Beitrage aus der Forum Wirtschaftsethik Jahresschrift 2016

Michael Schramm

Eine Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem prégt die moralische Evolution der Menschheit. Bahnbrechende moralische Ideen
werden meist zu einer Zeit "geboren", in der selbst die moralischen Ideen von vorgestern noch nicht anndhernd umgesetzt sind. Als
es die Menschheit Mitte des 20. Jahrhunderts bei spielsweise fertigbrachte, mit der " Allgemeinen Erkl&rung der Menschenrechte" der
UNO (1948) wenigstens die Leitidee einer auf alle Menschen bezogenen Solidaritét zu formulieren, war sie von der umfassenden
Umsetzung dieser Solidaritét noch meilenweit entfernt. Zweifelsohne gilt dieser Befund auch noch fir die Gegenwart. Diese
Gleichzeitigkeit von vorwartsweisenden Moralvorstellungen und der in der Realitét oft weiterhin anzutreffenden Barbarei erzeugt
jene Spannung, welche die Chance auf einen ethischen Fortschritt eréffnet. Die Idee der " Solidaritdt" hatte und hat das Potenzial, die
moralische Evolution der Menschheit voranzubringen. Angesichts der Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem missen wir dabel
allerdings immer auf mehreren Ebenen operieren, zum einen auf den theoretischen Ebenen der konzeptionellen Ethik und den ihrer
Zeit teilweise vorauslaufenden Ideen (Begriindungs- und Anwendungsebene), zum anderen aber gleichzeitig auf der praktischen
Ebene der ebenso zahllosen wie kontingenten Versuche, wenigstens mit einem Teil dieses |deenpotenzialsin der Wirklichkeit
anzukommen (Implementierungsebene) - und umgekehrt die ethische Ideenwelt wiederum mit diesen Wirklichkeitstests zu
konfrontieren.

Ich werde mich in meinem Beitrag zunéchst mit dieser Ebenenunterscheidung befassen und dann in einem zweiten Schritt die

moralische Evolution des Solidaritatskonzepts in den Blick nehmen.

1. Drai Ebenen der moralischen Evolution

Um die Funktionsweise der moralischen Evolution abbilden zu kénnen, ist es zweckméaf3ig, mindestens drei Ebenen zu
unterscheiden:

(1) Auf der ersten Ebene der Ethik geht es um den grundsétzlichen theoretischen "Begriindungsdiskurs'. Auf dieser

PDF generiert durch [ Universal Post Manager ] von www.ProfProjects.com | Seite1/8 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=2017
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 28.01.2026 17:37:54

Begriindungsebene werden allgemeine ethische Prinzipien (wie etwa Wirde, Solidaritét, Gerechtigkeit, Humanitat, Wahrhaftigkeit)
festgehalten und abgespeichert. Die Menschheit entwickelt beispielsweise die |dee einer alle Menschen einbeziehenden Solidaritét
oder noch weitergehend einer Solidaritét aller Lebewesen auf unserem Planeten. Normativ gewendet ergeben sich dann ethische
Grundsétze wie etwa: "Du sollst Menschen nicht téten!" Oder noch weitergehend: "Du sollst Tiere nicht téten!™

(2) Auf einer zweiten Ebene stellen wir nun aber fest, dassin bestimmten lokalen Situationen ein Widerstreit zwischen
verschiedenen moralischen Zielen entstehen kann. In solchen Situationen wird ein eigenes Abwagen von Griinden unvermeidlich,
welche der vor Ort konfligierenden moralischen Normen in einer bestimmten |okalen Situation angemessen(er) ist.1 So kann es sein,
dass die moralische Evolution der Menschheit zwar die idealen Ideen der Wirde aller Menschen und einer ale Menschen
umfassenden Solidaritét hervorgebracht hat, sich aber in lokalen Anwendungssituationen - etwaim Fall eines Angriffs vom Typ
9/11 ? trotzdem fragen muss, ob es ethisch nicht besser ist, in diesem Fall das Flugzeug abzuschief3en und die unschuldigen Insassen
zu téten.2 Anwendungsdiskurse bestehen also in der Erdrterung der Frage, welche der konfligierenden Normen in der lokalen
Situation appliziert werden sollte und welche nicht. Da man hier gezwungen ist, lokal flexibel zu operieren, sprecheich von
"flexibler Solidaritét” und "flexibler Gerechtigkeit".

Begriindung

Ethische Prinzipien

(Wiurde, Solidaritét, Gerechtigkeit ...)
[deal

Anwendung

Flexible Solidaritét;
Flexible Gerechtigkeit
Real

Implementierung

Effizienz, Macht, Solidaritét, Gerechtigkeit ?
Wirklich

(konkret)

Abbildung 1: Drei Ebenen der Ethik

(3) Auf der dritten Ebene finden wir neben den moralischen auch alle anderen (= auf3ermoralischen) orientierungsrel evanten
Gesichtspunkte: 6konomische K ostenaspekte ebenso wie politische Machtrestriktionen. Faktisch bl hier die Moral ihren
kategorischen Charakter ein. In Implementierungsdiskursen kann weder die Ethik noch irgendeine andere Disziplin die Regieim
Alleingang Ubernehmen.3 Der Ethik a's Ethik muss es auf dieser Ebene, in der sich entscheidet, was in der wirklichen Welt nun
tatsachlich implementiert wird, was al so tatséchlich geschieht, um die Frage gehen, wie man es konkret erreichen kann, dass das
ethische Ergebnis der Anwendungsebene, also die in dieser lokalen Situation vergleichsweise beste, weil angemessenste Spielregel
tatsachlich umgesetzt wird (wenigstens anndhernd). So mag etwa das menschenrechtliche Solidaritétsethos grundsétzlich, also auf
der idealen Begriindungsebene, dazu verpflichten, einen Fliichtling aufzunehmen, doch sehen wir uns auf den beiden anderen
Ebenen gleichwohl mit Problemen konfrontiert: Auf der Anwendungsebene stellt sich angesichts von méglichen Belastungsgrenzen
eines Landes dann doch die Frage, was in dieser lokalen Anwendungssituation von einem jeweiligen Land verlangt werden kann,
und auf der Implementierungsebene steht man dann vor der Herausforderung, wie man das auf der Anwendungsebene ermittelte
Solidaritétserfordernis angesichts "unsolidarischer” Eigeninteressen wenigstens halbwegs umsetzen kann.

PDF generiert durch [ Universal Post Manager ] von www.ProfProjects.com | Seite2/8 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=2017
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 28.01.2026 17:37:54

Die moralische Evolution und die ?Solidaritat 3.07?

Ich werde im folgenden Abschnitt die Sichtweise vertreten, dass die Frage der "Solidaritét" und insbesondere die Frage der
"Solidaritdt 3.0" am Ende des Tages ein metaphysisches Problem ist, um das man in der Ethik nicht langer herumkommt, da dieses
metaphysische Problem der zentralen Frage der ?Gerechtigkeit? logisch vorgeordnet ist und daher von ganz fundamental er
Bedeutung ist.

2.1 Das 19. Jahrhundert und die ?Solidaritét 1.0?

Der Begriff der "Solidaritat", so wie wir ihn heute verwenden, ist ein moderner Begriff. Seine Bekanntheit verdankt das Wort der
Tatsache, dass "Solidaritéat" seit der Mitte des 19. Jahrhunderts zu der entscheidenden Selbstverstandnis- und Programmformel der
sich erhebenden Arbeiterbewegung wurde. "Denn diese begann nun eine organisierte, auf langerfristigem, verlasslichem und
belastbarem Arbeiter-Zusammenhalt griindende Solidaritatspraxis auszubilden, mit der man sich ad intra eine unverwechsel bare
Kollektividentitat und ad extra ein politisch machtvolles Artikulations- und Organisationspotenzial verschaffte" (Grofe Kracht 2007,
S. 20). Die Solidaritét als das "feste Zueinanderstehen™, als das kollektive Handeln im Arbeiterkampf lebt vom Zusammenhalt der
Arbeiterschaft einerseits und dem Contra gegentiber dem bourgeoisen "Kapital" andererseits. "Zur Bildung eines Solidaritatskreises
ist apriori die Existenz scharfer Gegensétze erforderlich; man ist nur solidarisch genug gegen jemand" (Michels 1914, S. 55). Es
existierten zwar auch andere Solidaritétskonzeptionen, die nicht auf die antagonistische, sondern die wechsel seitige
Abhéngigkeitsdimension abhoben. So diagnostizierte beispielsweise der Genfer Historiker und Okonom Sismonde de Sismondi eine
"Solidaritat" im Sinn einer wechsel seitigen Abhéngigkeit von Arbeitsgebern und Arbeitnehmern: "Der Arbeiter ist fur den
notwendig, der ihn bezahlt, wie der Zahlende fir den Arbeiter. Der eine lasst den anderen leben. Es gibt aso, wenigstens misste es
so sein, Solidaritét zwischen beiden."4 Doch ist die Solidaritét auch hier wieim Ublichen Sprachgebrauch des 19. Jahrhunderts eben
selektiv auf die spezifische Beziehung von Arbeitnehmer und Arbeitgeber bezogen.

2.2: Das 20. Jahrhundert und die " Solidaritét 2.0"

Die néchste Runde der moralischen Evolution erreichte die Solidaritétssemantik dann im 20. Jahrhundert, in dem die Figur einer
Solidaritét aller Menschen zumindest konzeptionell ins allgemeine Bewusstsein trat. Bel einigen Vordenkern der " Solidaritéat”
kommt der Begriff in diesem Verstandnis nattirlich schon im 19. Jahrhundert vor (siehe unten), aber den allgemeinen
Sprachgebrauch erreicht dieses, nunmehr alle Menschen umfassende Solidaritatsversténdnis erst im 20. Jahrhundert (" Solidaritét
2.0M).

Einer der Vordenker einer "Solidaritét 2.0" war der franzosische Philosoph Pierre Leroux, der bereits im Jahr 1840 unter
"Solidaritat" die unaufhebbare gegenseitige Verbundenheit aller Menschen miteinander und mit Gott verstand.5 Konzeptionell
detaillierter analysierte dann der franzésische Soziologe Emile Durkheim den Ubergang von vormodernen und fragmentierten
Solidaritétsformen zu einer modernen und tendenziell universalen Solidaritét. Das Problem, das zu analysieren er sich vorgenommen
hatte, war die Frage, welche Verénderungen empirisch mit den aufkommenden Strukturen der modernen und funktional
ausdifferenzierten Gesellschaft - stellvertretend hierfiir sprach er von "sozialer Arbeitsteilung” - verbunden sind und wie diese
ethisch einzuschétzen seien.6 Den ersten Typus, also denjenigen vormoderner Solidaritétsformen, beschreibt Durkheim als die
Solidaritét der kleinen Gruppe, as eine Face-to-face-Solidaritét, die auf einer geteilten "Gesamtheit von Glaubensiiberzeugungen
und Gefuhlen" (Durkheim 1893/1988, S. 181) beruhe. Es handelt sich also um die selektiven Solidaritdten "kleiner Horden" (um von
Hayeks Formulierung zu verwenden), die sich durch ethnische und weltanschauliche Homogenitét auszeichnen: "Je primitiver die
Gesellschaften sind, desto mehr dhneln sich die Individuen™ (ebd., S. 8). Durkheim spricht hier von einer " Solidaritédt der
Ahnlichkeiten" oder auch von einer "mechanischen Solidaritét" (ebd., S. 6). In einer modernen, also "arbeitsteiligen” Gesellschaft
aber - wir wiirden heute von einer funktional ausdifferenzierten und zugleich globalisierten (Welt-)Gesellschaft sprechen - werden
solche homogenen L okal solidaritéten entgrenzt,7 wodurch eine neue Solidaritétsform entsteht: eine "Solidaritét, die sich der
Arbeitsteilung verdankt”, und die von Durkheim "organische Solidaritét" genannt wird (ebd., S. 7). Gemeint ist auch hier eine Form
von wechsel seitiger Abhangigkeit oder Verbundenheit (Vernetztheit), allerdings eine solche, die gerade nicht mehr auf ethnischen
und weltanschaulichen Homogenitéten aufbaut, sondern eben auf der tiefen ?Arbeitsteilung?.8 Anders als so manche Zeitgenossen,
die die Arbeitsteilung in modernen Gesellschaften als moralisch problematische Quelle sozialer Fragmentierung ansehen, betont
Durkheim die Kooperationsdimension der Arbeitsteilung und sieht hier eine neue und ethisch durchaus positiv zu bewertende Form
von Solidaritét entstehen: "Zu Unrecht stellt man also die Gesellschaft, die aus der Gemeinschaftlichkeit des Glaubens entsteht, der
Gesellschaft gegentiber, die auf der Zusammenarbeit beruht, indem man nur der ersten einen moralischen Charakter zubilligt und in
der zweiten nur eine wirtschaftliche Gruppierung sieht. In Wirklichkeit hat gerade die Zusammenarbeit ebenfalls ihre eigensténdige

PDF generiert durch [ ] von www.ProfProjects.com | Seite3/8 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=2017
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 28.01.2026 17:37:54

Moralitét" (ebd., S. 285). Die Arbeitsteilung begriindet ein geradezu unentwirrbares Solidaritétsnetzwerk von funktionalen
"Beziehungen" zur wechsel seitigen Besserstellung moglichst aler Menschen.9

Das ethische Grundprinzip einer Solidaritét aller Menschen (" Solidaritét 2.0") prégte dann nicht zuletzt auch den Standpunkt des
sozialkatholischen " Solidarismus", wie er im 20. Jahrhundert zuerst von Heinrich Pesch (?71926) entwickelt wurde. Wie bereits
zitiert, sah Pesch die "Solidaritat" zundchst empirisch a's "die tatséchliche wechsel seitige Abhéngigkeit der Menschen" (Pesch 1914,
S. 33), die dann auch normativ leitend sein sollte. Jedenfalls wird die Solidaritdt ganz selbstverstandlich nur auf die Menschen und
die menschliche Gesellschaft bezogen. Auch bei Oswald von Nell-Breuning (?1991) bestimmt das Prinzip der Solidaritét als das
"Grundgesetz der gegenseitigen Verantwortung" "das ganze Baugerist (die " Struktur") der menschlichen Gesellschaft"
(Néell-Breuning 1968/1990, S. 11).

Esist aso vdllig klar, dass das Solidaritétsverstandnis, das sich zumindest konzeptionell im 20. Jahrhundert durchsetzte und in der
"Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte" der UNO (1948) auch seinen institutionellen Ausdruck fand, die Solidaritét aller
Menschen deklarierte (" Solidaritét 2.0").

2.3: Das 21. Jahrhundert und die " Solidaritét 3.0"

Ich bin davon tiberzeugt, dass uns das 21. Jahrhundert nun mit der ndchsten Runde in der moralischen Evolution konfrontiert: mit
dem Problem einer Solidaritét aler Lebewesen. Diese entgrenzte Solidaritétsfrage nenne ich " Solidaritét 3.0".

Das Problem dieser "Solidaritét 3.0" dréngt sich deswegen auf, weil erst jetzt die - an sich natlrlich schon viel dtere - Einsicht in das
allgemeine Bewusstsein durchsickert, dass wir Menschen aus einem nahtlosen evolutionéren Prozess hervorgegangen sind, der uns
mit allen anderen Geschdpfen ontologisch verbindet. Esist nicht so, dass uns ein Gott als ein ganz anderes Wesen erschaffen hétte
und uns nun in eine Welt gesetzt hétte, die ganz anders beschaffen ist als wir. Vielmehr gibt es nur eine Wirklichkeit, die sowohl
evolutiondrer als auch relationaler Natur ist. Die Zusammenhange sind nicht nur gesellschaftlicher Art, sondern umfassen die
Gesamtheit aller irdischen Beziehungen: Ich atme Luft, deren Sauerstoff von griinen Pflanzen produziert wird (Photosynthese).
Sonnenwarme und Wasser sind V oraussetzungen fir alles Leben auf der Erde. Die gesamte Erde bildet ein unglaublich komplexes
Beziehungs- und | nterdependenzsystem, das nahezu wie ein lebender Organismus betrachtet werden kann. "Alles hangt mit allem
zusammen!?* Das Universum - und alles, was sich in ihm entwickelt und wieder vergeht - ist insgesamt nicht nur ein evolvierender
Prozess, sondern auch ein relationaler Prozess.

In diesem Sinn haben die Prozessphilosophen Alfred North Whitehead (?1947) und Charles Hartshorne (?2000) ein kosmologisches
Konzept von "Solidaritat" entwickelt, das uns heute im 21. Jahrhundert mit der dornigen Frage einer "Solidaritét 3.0" konfrontiert.
Whitehead schreibt von "der Einsicht, dai3 [...] jedes wirkliche Einzelwesen10 [...] die anderen wirklichen Einzelwesen als seine
Bestandteile enthélt. Auf diese Weise erklért sich die offensichtliche Solidaritét der Welt" (Whitehead 1929/1984, S. 38). Der
Begriff der "Solidaritéat" wird hier also (zunéchst) als deskriptiver Begriff, der die faktische Relativitét aller Dinge beschreibt,
eingefuhrt und (noch) nicht al's ethischer oder normativer Begriff verwendet. Whitehead intendiert (zunéchst) eine metaphysische
"Beschreibung des Universums als eine Solidaritét vieler wirklicher Einzelwesen" (ebd., S. 93). Diese (hier nur angedeutete)
metaphysische "Vorlage" Whiteheads hat Charles Hartshorne dann zu seiner systematischen Theorie der "sozialen Struktur der
Existenz" ("social structure of existence") ausgebaut. Auch Hartshorne spricht an mehreren Stellen von der " Solidaritét des L ebens”
("solidarity of life", Hartshorne 1948/1964, S. 56.), doch steht bel ihm zumeist anstelle des Begriffes der "Solidaritét" der Begriff
des "Sozialen" im Vordergrund. Bisweilen verbindet er beide Begriffe auch und spricht von einer "sozialen Solidaritat" ("social
solidarity”, Hartshorne 1953/1971, S. 108). Jedenfalls présentiert er eine "soziale Konzeption des Universums' ("socia conception
of the universe", ebd., S. 29), die er mit unterschiedlichen Begriffen bezeichnet, so etwa "societism" (Hartshorne 1948/1964, S. 24)
oder "surrelativism” (ebd., S. ix; ders. 1953/1971, S. 25). Er schreibt: "Die menschliche Natur ist das oberste Beispiel der Natur im
Allgemeinen [...]. Die menschliche Natur ist durch und durch sozial. [...] Nun, Uberdies aber hat nicht nur der Mensch, sondern alles
Leben, welcher Art auch immer, eine soziale Struktur" (Hartshorne 1948/1964, S. 27, ins Deutsche Ubertragen vom Verfasser). In
einem zweiten Schritt nehmen die Prozessphilosophen Whitehead und Hartshorne nun eine metaphysi sch-ethische Bewertung der
faktisch "sozial" oder "solidarisch" strukturierten Prozesse des evolvierenden Universums vor. Weit entfernt von einer
"Heiligsprechung" aler faktisch (empirisch) ablaufenden Evolutionsereignisse unterscheidet etwa Whitehead zwischen
misslingenden Prozessen, wobei er zwei Formen des "Ubels’ unterscheidet (ndmlich "Dissonanz" und " Trivialitét"), und
gelingenden Prozessen, wobei er als Kriterium des Gelingens das Erlangen einer hoheren "Intensitat” angibt (vgl. etwa Whitehead

PDF generiert durch [ ] von www.ProfProjects.com | Seited/8 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=2017
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 28.01.2026 17:37:54

1929/1984, S. 195 f.). Diese kosmologische Metaphysik der "Solidaritét" geht also von einer "sozialen Struktur der Existenz"
Uberhaupt aus, nicht nur der Menschheits-"Familie". Dabei wird die kosmische "Solidaritat" sowohl als empirisches " Seinsprinzip"
als auch - wohlgemerkt ohne einem "naturalistischen Fehlschluss' zu verfallen - a's ethisches " Sollensprinzip” konzipiert.

Wenn Whitehead und Hartshorne Recht haben, dann ist die soziale Natur aller Dinge nichts, was man sich anders aussuchen kénnte.
Die"socia structure of existence" ist eine ontologisch objektive Tatsache: "Nach der Lehre dieser Vorlesung ist jede Entitét in
ihrem Wesen sozial und benttigt die Gesellschaft, um existieren zu kénnen. Ja, die Gesellschaft fur jedes wirkliche oder ideelle
Einzelwesen ist das alumfassende Universum™ (Whitehead 1926/1985, S. 82). Esist deutlich, dass hier die Begriffe der " Solidaritat"
und der "sozialen Natur" nicht nur in Bezug auf Menschen und die menschliche Gesellschaft, sondern auch in Bezug auf andere
Wesen, insbesondere natirlich andere Lebewesen, also Tiere, Anwendung finden. Diese Entgrenzung der "sozialen Struktur der
Existenz" auf alle (Lebe)Wesen drangt sich logisch geradezu auf, wenn man nicht mehr von einer separaten Schopfung des
Menschen durch Gott ausgeht (wie die klassische theol ogische Tradition des Christentums), sondern von einer durchgangigen
Evolution des Universums und allen Lebens. Und so sind wir Menschen nicht einfach nur gesellschaftlich "soziale" Wesen, sondern
wir sind kosmologisch "soziale" Wesen.

Und damit sind wir unausweichlich mit einem verdammt schwierigen Problem konfrontiert: Was schulden wir den Mitgliedern
dieser erweiterten Solidargemeinschaft, also etwa den Tieren? Eine angemessene Ethik der "Solidaritdt 3.0" hat sowohl dem Ideal
der Solidaritét (kosmischer Frieden unter allen Geschdpfen) als auch den ausweglosen Widerstreiten der Realitét Rechnung zu
tragen. Whitehead bringt das Problem sehr klar auf den Punkt: "Leben ist Réuberei. Genau an diesem Punkt wird [...] das Problem
der Moral akut. Der Rauber muss sich rechtfertigen” (Whitehead 1929/1984, S. 204 f.). Und es dirfte sehr schwer werden, die heute
Ubliche "Réauberei”, also den industriellen Verbrauch von Tieren (durch banales Aufessen oder durch Tierversuche und &hnlichem) -
wir toten derzeit mehr als 3.000 Nutztiere pro Sekunde (1) - argumentativ zu rechtfertigen.11

"Solidaritét 3.0" als metaphysische Frage

Die Frage der "Solidaritat 3.0" ist schlussendlich ein metaphysisches Problem, das der ethischen Frage der "Gerechtigkeit" logisch
vorgeordnet ist. Denn bevor man ethisch kléren kann, was innerhalb einer Solidargemeinschaft von individuellen Wesen eine fiir
alle Beteiligten "gerechte" L osung sein kénnte, muss man zunachst einmal die metaphysi sche Frage beantworten, wer Gberhaupt zu
dieser Gemeinschaft zugelassen ist, wer also zur " Solidargemeinschaft”" gehdrt - und wer womadglich nicht.12 Wenn man nun wie
Whitehead und Hartshorne metaphysisch von einer " Solidaritat der Welt" ausgeht, wird die Frage der Gerechtigkeit nicht nur
gegeniiber anderen Menschen, sondern auchgegentber Tieren unausweichlich.13

Am Ende des Tages sehen wir uns also mit den anfangs angesprochenen Gleichzeitigkeiten konfrontiert: Auf der einen Seite kommt

im 21. Jahrhundert das Problem der "Solidaritét 3.0" als der ndchsten Runde unserer moralischen Evolution auf uns zu. Und zugleich
stehen wir vor der Herausforderung, wenigstens den fundamentalen Erfordernissen der "alten” menschenbezogenen " Solidaritét 2.0"

konkret Rechnung zu tragen.

Fulnoten

1 Einen klassischen Beleg fur die Notwendigkeit eines solchen Anwendungsdiskurses liefern die diesbeziiglich defizitéren
Einlassungen Immanuel Kants: "Die grofte Verletzung der Pflicht des Menschen gegen sich selbst [...] ist [...] die Lige" (Kant
19914, S. 562). Selbst wenn mit einer Lige der gute Zweck verfolgt wiirde, dass man ?einen eben mit Mordsucht Umhergehenden
durch eine Liige [Uber den Aufenthaltsort eines von jenem 'Mordstichtigen' verfolgten Freundes| an der Tat verhindert" (Kant 1991b,
S. 639), so bleibe "die Pflicht der Wahrhaftigkeit [...] unbedingte Pflicht [...], diein allen Verhdtnissen gilt" (Kant 1991b, S. 641).
Esist unschwer zu erkennen, dass Kant hier einfach die Begriindungsebene eins zu eins auf die Anwendungsebene herunterbricht,
ohne sich um die Anwendungsprobleme dieser spezifischen Situation zu kiimmern. Man muss sich in dieser lokalen Situation aber
ethisch fragen: Ist es moralisch angemessener, einem Killer wahrheitsgemal? zu sagen, wo sich sein Opfer befindet, oder ist es
angemessener, ihn moglichst gut anzuligen und in die falsche Richtung zu schicken, um dem Ziel, das Leben des Opfers zu
schiitzen, Rechnung zu tragen?

PDF generiert durch [ ] von www.ProfProjects.com | Seite5/8 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=2017
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 28.01.2026 17:37:54

2 Hier gehen auch die Meinungen innerhalb der Ethik auseinander. Wahrend kantische Ethiken das kategorische Verbot der Tétung
Unschuldiger betonen, werden utilitaristische Ethiken mit Verweis auf die unvergleichlich hthere Zahl von Opfern in den Gebauden
einen Abschuss befUrworten.

3 In Eigenregie kann die Ethik eben doch nur die ethischen Begriindungs- und Applikationsdiskurse fiihren, die a's solche dann aber
nicht nur ein irrelevantes Wolkenkuckucksheim, sondern eine kohérente ethische Heuristik liefern (kénnen), auf die man in
I mplementationsdiskursen zuriickgreifen kann.

4 So in seinem Werk Nouveaux principes d'économie politique, ou de la richesse dans ses rapports avec la popul ation aus dem Jahr
1819; hier deutsch zitiert nach Zoll (2002), S. 23.

5Vgl. hierzu das vierte Buch seines Werkes mit einem wahren Monstertitel: Leroux (1840/1845).

6 Durkheim diagnostizierte empirisch die "Allgemeinheit des Phanomens' der "sozialen Arbeitsteilung” und formulierte dann als
ethische Frage: "Sollen wir uns der Entwicklung hingeben oder ihr widersetzen; oder die Frage des moralischen Wertes der
Arbeitsteilung” (Durkheim 1893/1988, S. 5).

7 Sie werden nicht unbedingt vernichtet. Zutreffend schreibt Althammer (2016, S. 289): "Auch funktional ausdifferenzierte
Gesellschaften kdnnen innerhalb ihrer sozialen Teilsysteme nicht auf die integrative Kraft gemeinsamer Lebenslagen und geteilter
Uberzeugungen verzichten. Und sie tun es auch faktisch nicht. Basale soziale Bezugsgruppen wie die Familie, freiwillige
Zusammenschl iisse und private Organisationen organisieren sich weiterhin Uber den Modus der "mechanischen" Solidaritét. Gerade
unter der Bedingung der zunehmenden Individualisierung von Gesellschaften gewinnt die mechanische Solidaritét auf der
Mesoebene wieder eine neue Bedeutung". Durkheim (1893/1988, S. 9) selbst war davon ausgegangen, dass die "organische
Solidaritét [...] vorherrschend" werden wiirde und sich daher ein "fortschreitendes Ubergewicht der organischen Solidaritét"
(Durkheim 1893/1988, S. 9) ergeben wirde. Mittlerweile aber wissen wir, dass die Dinge etwas komplizierter liegen; vgl. hierzu
Thijssen (2012).

8 Merkwiirdigerweise verwendet Durkheim fiir den ersten Typus den Begriff der "mechanischen Solidaritat" und fir den zweiten
den der "organischen Solidaritét". Man hétte doch gerade umgekehrt erwartet, dass die Solidaritét der "kleinen Horde" die
"organische Solidaritat” ist und die Solidaritét funktional ausdifferenzierter Grof3gesellschaften die "mechanische Solidaritat™ (mit
unpersonlichen Markt- oder Politikmechanismen) ist. Die Wahl des Begriffs der "organischen Solidaritat” erklart Durkheim (fur
mich immer noch nicht ganz Uberzeugend) so: "Diese ["organische"] Solidaritdt &hnelt jener, die man bei den hoheren Tieren
beobachten kann. Jedes Organ hat dort seine eigene Physiognomie und seine Autonomie, und trotzdem ist die Einheit des
Organismus umso grof3er, je stérker die Individualisierung der Teile ausgepragt ist" (Durkheim 1893/1988, S. 183).

9 Von der Sache her erinnert das doch sehr an die Formulierungen, diein der zeitgendssischen Wirtschafts-ethik insbesondere von
Karl Homann verwendet wurden und werden. Das Konzept der "Solidaritét" wird hier in einem ersten Schritt durchaus als das
ethisch wiinschenswerte Ziel angesehen: Homann geht "vom Grundprinzip aler Moral aus, das man heute als Solidaritét aller
Menschen formulieren kann" (Homann/Blome-Drees 1992, S. 15). Und in einem zweiten Schritt wird dann der arbeitsteilige
Marktwettbewerb als das adaquate Mittel oder Instrument zur Umsetzung dieses Solidaritétsziels eingestuft: Wenn es um die Frage
geht, "wie sich die Solidaritét aler unter den Bedingungen der modernen Wirtschaft und Gesellschaft zur Geltung bringen 18sst [...]
gilt: Wettbewerb ist solidarischer als Teilen" (ebd., S. 16, vgl. S. 26).

10 Whitehead meint hier die kleinsten Elementarprozesse, aus denen die Welt und somit auch wir Menschen aufgebaut ist.
11 Vgl. hierzu etwa das instruktive und sensibilisierende Buch von Remele (2016).

12 Im Rahmen der Gerechtigkeitstheorie von John Rawls formuliert: Bevor man hinter einem " Schleier des Nichtwissens' Uber
Gerechtigkeitsprobleme debattieren kann, muss geklart werden, wer "Partei” im "Urzustand” sein darf und damit zur

PDF generiert durch [ ] von www.ProfProjects.com | Seite6/8 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=2017
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 28.01.2026 17:37:54

"Solidargemeinschaft" gehort - und wer nicht.

13 Jedenfalls wird eine auch unter christlichen Ethikern beliebte vormoderne Rechtfertigungsstrategie argumentativ haltlos: Wenn
etwa selbst ein aufgeschlossener christlicher Ethiker wie Alfons Auer erklért, der Mensch sei "die Mitte, um die herum alles gebaut
ist" (Auer 1984, S. 220), und alles"AuRere" diene dieser "Mitte", "indem es sich ihm als Basis filr seine Existenz anbietet. Letztlich
aber dient alles dem Menschen und seiner Existenz und kommt darin zu seinem Daseinssinn” (Auer 1984, S. 57), dann wirdeich

sagen: Der Daseinssinn etwa eines Schweins liegt einfach im Leben des Schweins selbst; denn wieso genau es erst im Menschen und
im Gegessenwerden zu seinem Daseinssinn kommen soll, bleibt unerfindlich.

Literatur

Althammer, J. (2016): Solidarische Wirtschafts-ethik. Grundzuge einer normativen Interaktionsdkonomik, in: zfwu (Zeitschrift fur
Wirtschafts- und Unternehmensethik) 17/2 (2016), S. 286-310.

Auer, A. (1984): Umweltethik. Ein theologischer Beitrag zur 6kologischen Diskussion, Dissel dorf.
Durkheim, E. (1893/1988): Uber soziae Arbeitsteilung. Studie tiber die Organisation hdherer Gesellschaften, Frankfurt (M.).

GroRReKracht, H.-J. (2007): Jenseits von Mitleid und Barmherzigkeit. Zur Karriere solidaristischen Denkensim 19. und 20.
Jahrhundert, in: Jahrbuch fur Christliche Sozialwissenschaften 48 (2007), S. 13-38.

Hartshorne, Ch. (1948/1964): The Divine Relativity. A Social Conception of God, New Haven/L ondon.
Hartshorne, Ch. (1953/1971): Reality as Social Process. Studies in Metaphysics and Religion, New Y ork.
Homann, K. - Blome-Drees, F. (1992): Wirtschafts- und Unternehmensethik, Géttingen.

Kant, |. (1991a): Die Metaphysik der Sitten, in: Weischedel, Wilhelm (Hg.): Immanuel Kant. Werkausgabe in 12 Banden, Bd. 8, 9.
Aufl., Frankfurt (M.), S. 303-634.

Kant, |. (1991b): Uber ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu liigen, in: Weischedel, Wilhelm (Hg.): Immanuel Kant.
Werkausgabe in 12 Bénden, Bd. 8, 9. Aufl., Frankfurt (M.), S. 635-643.

Leroux, P. (1840/1845): De I'Humanité, de son principe, et de son avenir, ou se trouve exposee la vraie définition de lareligion et
ou I'on explique le sens, la suite et I'enchainement du Mosaisme et du Christianisme, 2° édit., Paris.

Michels, R. (1914): Probleme der Sozial philosophie, Leipzig/Berlin.

Nell-Breuning, O. v. (1968/1990): Baugesetze der Gesellschaft, Freiburg (Br.)/ Basel/Wien.

Pesch, H. (1914): Lehrbuch der National 6konomie Bd. I, 2. Aufl., Freiburg (Br.).

Remele, K. (2016): Die Wirde des Tieresist unantastbar. Eine neue christliche Tierethik, Kevelaer.

Thijssen, P. (2012): From Mechanical to Organic Solidarity, and Back, in: European Journal of Social Theory Val. 15, No. 4, S.
454-470.

Whitehead, A. N. (1929/1984): Prozel3 und Realitét. Entwurf einer Kosmologie, 2. Aufl., Frankfurt (M.).

PDF generiert durch [ Universal Post Manager ] von www.ProfProjects.com | Seite7/8 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=2017
http://www.profprojects.com/?page=upm

Ein PDF der Seite - FORUM WIRTSCHAFTSETHIK
Export Datum: 28.01.2026 17:37:54

Whitehead, A. N. (1926/1985): Wie entsteht Religion?, Frankfurt (M.).

Zoll, R. (2002): Wasist Solidaritét heute?, Frankfurt.

Der Autor

Prof. Dr. Michael Schramm

ist Inhaber des Lehrstuhls fir "Katholische Theologie und Wirtschafts-ethik" an der Universitét Hohenheim. Nach dem Studium der
katholischen Theologie und Germanistik an der Universitat Wirzburg und Volkswirtschaft an der FernUni Hagen erfolgten
Promotion als auch Habilitation (1993) zur Theologischen Ethik. 1995 bis 2001 hatte er den Lehrstuhl fur Christliche
Sozialwissenschaft an der Theologischen Fakultét Erfurt inne, seit 2001 den Lehrstuhl fur Katholische Theologie und
Wirtschafts-ethik an der Uni Hohenheim. Seit 1996 ist er Mitglied des Ausschusses "Wirtschaftswissenschaften und Ethik" im
"Verein fur Socialpolitik" und seit 2010 Mitglied der "Deutschen Whitehead Gesellschaft”. Von 2006 bis 2009 war er Sprecher der
Arbeitsgemeinschaft " Christliche Sozial ethik".

schramm@uni-hohenheim.de

PDF generiert durch [ Universal Post Manager ] von www.ProfProjects.com | Seite8/8 |


https://www.forum-wirtschaftsethik.de/?p=2017
http://www.profprojects.com/?page=upm

